
ROBERT CASTEL

A társadalmi biztonság elvesztése*

Mit jelent védetten élni?

Harmadik fejezet

A biztonsághiány fölerõsödése

Mindent egybevéve, a nyugati társadalmakat mintegy negyed évszázada
érintõ „nagy átalakulást” a szervezett modernitás válságának tekinthetjük.
Szervezett modernitáson Peter Wagner azoknak a kollektív szabályozá-
sokat életre hívó folyamatoknak az eredményét érti, melyekhez a 19. szá-
zad végével kezdõdõen azért folyamodtak, hogy úrrá lehessenek a korai
modernitás, a „korlátozott modernitás” elsõ válsága fölött.1 Amint az
elõzõekbõl már világossá válhatott, emez kudarcot vallott abbéli igyeke-
zetében, hogy megvalósítsa a liberalizmus nagy ígéretét, azt tudniillik,
hogy a társadalom egészére kiterjesztve érvényesítsék az egyén autonó-
miájának és a jogegyenlõségnek az elvét. Egy társadalom nem épülhet
kizárólagosan szabad és egymással egyenlõ egyének közötti szerzõdéses
viszonyok rendszerére, mert akkor kizárja ebbõl a rendszerbõl mindazo-
kat (gyakorlatilag a kezük munkájából élõ emberek tömegeinek roppant
hányadát), akik számára létfeltételeik nem nyújtanak annyi társadalmi
függetlenséget, amennyi ahhoz kell, hogy egyenlõ félként kapcsolódhas-

TANULMÁNYOK

Védelmekrõl szólván, két fajtájukat szoktuk megkülönböztetni.
Az állampolgárt megilletõ védelmek az alapvetõ szabadságjogokat

biztosítják, a jogállam keretei között szavatolva a személyek és javaik
biztonságát. A társadalmi védõrendszerek az egyének helyzetének tartós

megromlását okozható alapvetõ kockázatokkal szemben (betegség,
baleset, nélkülözésekkel teli öregkor) jelentenek „fedezetet” – mivel

az élet elõreláthatatlan viszontagságainak következménye
szélsõséges esetben akár a társadalmi lecsúszás is lehet. E két

nézõpont felõl valószínûleg joggal mondhatjuk – legalábbis a fejlett
országokban –, hogy olyan biztonságban élünk, amilyenhez hasonlót

soha társadalom még nem tudott biztosítani tagjainak.

* A tanulmány elsõ része az Esély elõzõ számában olvasható, a befejezõ részt következõ
számunkban közöljük (a szerk.).
1 P. Wagner, Liberté et discipline. Les deux crises de la modernité, id. mû.

Esély 2005/5 3



sanak be egy, a szerzõdés-elv biztosította rendbe. „A szerzõdésben nem
minden szerzõdéses” – jegyezte meg Durkheim, aki a 19. század végén
kivételesen lucidus szemtanúként nézi végig, ahogyan a liberális
modernitás kudarcot vall, s aki éppen azért „teremti meg” a szociológia
tudományát, hogy eredményesen reagálhasson erre a kudarcra. A másik
lehetõség a reagálásra a kollektívumok erejének fölismerése. Az egyé-
neknek kollektív szervezõdésû rendszerekbe való be- vagy visszatago-
zása lesz majd a válasz a társadalom szétesésének arra a kockázatára,
amely a modernitást terheli; ez lesz majd a válasz a védelemnyújtásnak
azokra a dilemmáira, amelyek azonnal fölmerülnek, mihelyt fölismerhe-
tõvé válik, hogy a liberalizmus alapelvei teljességgel elégtelenek egy sta-
bil és integráló erõvel rendelkezõ társadalom megalapozásához. A terv
megvalósításának eszközei pedig a szociális jogok megalkotása és az ál-
lam szociális szerepvállalásának kikényszerítése, mivel a kollektívum
megtestesítõjének par excellence a jog és állam bizonyulhat.

Ez a „válasz” a 20. század folyamán, ezen belül is elsõsorban a má-
sodik világháború utáni idõszakban bontakozik ki. Kéz a kézben jár az
ipari kapitalizmus kifejlõdésével. A nagyvállalatok súlya, a munka stan-
dardizált megszervezése, az erõs szakszervezetek jelenléte mind ahhoz
vezet, hogy elõbb-utóbb ezeké a kollektív szabályozásoké lesz a fõszerep.
A nagy egyesülésekbe csoportosuló, védelmüket ezektõl nyerõ munká-
sok alkalmazkodnak az ipari kapitalizmus igényeihez, ennek ellenében
viszont hagyatkozhatnak a stabil foglalkoztatási viszonyra épülõ külön-
féle védelmekre. A szervezett modernitással olyan társadalom-modell lép
színre, melyet homogén szakmai csoportok együttese alkot, ezeknek mû-
ködését pedig a nemzetállam keretei között szabályozzák. A kollektív
védelmek rendszerei ezen a két pilléren épülnek föl: az államon, illetve
a homogén társadalmi-szakmai kategóriákon – és ez a két pillér kezd (a
hetvenes évektõl kezdõdõen) egyre inkább megroppanni.

INDIVIDUALIZÁLÓDÁS ÉS A KÖZÖSSÉGEK ALKONYA

Elsõsorban a szociális nemzetállamként fölfogott állam meggyengülésérõl
van szó, vagyis egy olyan államéról, mely a nemzet földrajzi és szimbo-
likus határai körülrajzolta téren belül képes szavatolni a védelmek vala-
milyen koherens együttesét, mert ellenõrzése alatt tudja tartani a nem-
zetgazdaság legfontosabb paramétereit.2 Így képesnek bizonyulhat arra,
hogy a társadalmi kohézió fönntartása érdekében egyensúlyban tartsa a

TANULMÁNYOK

4 Esély 2005/5

2 Valószínûleg a szociális nemzetállam (melynek természetesen semmi köze a fasiszta
nemzetiszocializmushoz) a legalkalmasabb terminus arra, hogy a legfontosabb nyugat-eu-
rópai országok második világháború után követett politikájára adekvát minõsítést talál-
junk. Emezek, nemzeti sajátosságaikhoz igazodva, egymással (mélységüket tekintve)
összemérhetõnek mondható szociálpolitikákat hívtak életre. Mivel mindegyik ország képes
volt kézben tartani a gazdasági fejlõdést, szomszédjaiéval egyenértékû szociális intézke-
déseket foganatosíthatott, hiszen ezek az erõforrás-allokációk így nem jelentettek számára
hátrányt a nemzetközi versenyben (hozzátehetjük, hogy az európai nemzetállamok szá-
mára ezt igencsak megkönnyítette a csereviszonyoknak az az egyenlõtlensége, amelyet a
nemzetközi színpadon betöltött domináns szerepkörük lehetõvé tett számukra a gyarma-
taikkal, hajdani gyarmataikkal, illetve a harmadik világ országaival szemben). Étienne
Balibar ugyanebben az értelemben használja a szociális nemzetállam kifejezést, lásd
„Entretien avec Étienne Balibar”, Mouvements, no 1, 1998. november–december.



gazdasági fejlõdést a társadalmival. Pontosan a keynesiánus politikák
szelleme teszi lehetõvé a két játéktér közötti „harmóniát” biztosító vissza-
csatolást egy olyan jól-hangolt tervezés keretei között, amely egyfajta
egyensúlyt képes teremteni a nemzetgazdasági termékvolumen (a kíná-
lat) és az országos kereslet között.

Az 1970-es évekkel kezdõdõen az európai egység létrehozására irá-
nyuló törekvésbõl fakadó követelmények és a csereviszonyok globalizá-
lódása azt eredményezik, hogy a nemzetállam egyre kevésbé képes eleget
tenni annak a szerepkörének, hogy a gazdaságot a társadalmi egyensúly
szempontjaira ügyelve tartsa pályán. A hatalomra jutásakor (1981-ben)
a gazdaság föllendítése mellett voksoló szocialista kormány stratégiájá-
nak kudarcát mindenki annak ékes bizonyítékaként értékelte és értelmez-
te, hogy a nemzetállam immáron képtelen mederbe kényszeríteni a pia-
cot. A nemzetközi verseny következményeként a vezetõi szerepkör a vál-
lalatokhoz kerül át, melyek termelõkapacitását a maximumig kell fokozni.
Ettõl a pillanattól fogva azonban visszájára fordul az állam szerepkö-
rének értékelése. Az állam kettõs értelemben is kontraproduktívnak tû-
nik. Egyfelõl annak érdekében, hogy képes legyen finanszírozni a szoci-
ális juttatásokat, többletköltségekkel terheli meg a munka(erõ) árát. Más-
felõl pedig jogi korlátokat szab annak, hogy a vállalatok a nemzetközi
piacon a szociális következményekre fittyet hányva, bármi áron maxi-
mális versenyképességre törekedjenek, vagyis a tõke rentabilitásának nö-
velését tekintsék céljuknak, s ezért csökkentsék a béreket és a szociális
terheket, illetve visszaszorítsák a törvény biztosította általános érvényû
szabályozásoknak a munka strukturálására gyakorolt hatását.

Ezzel egy idõben megroggyanni látszik a második, kiegészítõ
„védmechanizmus” is, mely fontos szerepet játszott abban, hogy sikerült
a piacot valamennyire megszelídíteni, az nevezetesen, hogy a bérbõl élõk
érdekvédelmét nagy létszámú tömegszervezetek vállalták magukra. A második
világháborút követõen kialakuló fizetésbõl élõ társadalmat a dolgozók
nagy szervezetei, a szakszervezetek és szakmai egyesületek formálják,
melyek országos szinten (is) politizálnak. Amikor a „szociális partnerek”
kollektív aktorokként tárgyalnak egymással, ezek juttatják kifejezésre,
mekkora súlyt is képviselnek a nagy létszámú, homogén összetételû
szakmai csoportosulások. (A munka világa érdekeinek ez a közösségi
képviselete kiváló partnerre talál az adminisztrációs bürokráciákban,
amelyek a lakosságot mindenütt nagy tömegû homogén kategóriákba
sorolják be a foglalkoztatási típusok, a bérkategóriák, a szakképzettségi
hierarchiák vagy a szakmai elõmenetel pályaívei függvényében.) A nö-
vekedés éveit jellemzõ „szociális kompromisszum” többé-kevésbé stabil
egyensúlyt teremt. Ez az egyes ágazatok és szakmák által kivívott egyen-
súly a szakszervezetek és a munkáltatók között az állam irányítása és
fennhatósága mellett folytatott szakmaközi megállapodások gyümölcse.
Mintha a kollektivista sémákhoz igazodó strukturált munkaviszonyok, a
nagy, tömegeket átfogó szakszervezetek, a munkajogi szabályozások ho-
mogén természete, az állami beavatkozás társadalmi konfliktusok közös-
ségi kezelésére és féken tartására alkalmas általánosító formái nagyon is
szerencsésen rímeltek volna egymásra.

A szakmai kategóriáknak, sõt általában a kollektív szabályozás intéz-

Castel: A társadalmi biztonság elvesztése

Esély 2005/5 5



ményeinek a homogén mivolta azonban egyre inkább megkérdõjelezõ-
dött. A munkanélküliség növekedése, a munkaviszonyok törékennyé vá-
lása pedig nemcsak különféleképpen érintik a dolgozók különbözõ ka-
tegóriáit (az alkalmazotti hierarchia alján elhelyezkedõket például sokkal
inkább és sokkal kegyetlenebbül sújtják), de az egyes kategóriákon belül
is roppant egyenlõtlenségeket eredményeznek; gondoljunk két munkásra
(vagy, ha tetszik, két vezetõ beosztású káderre): egyikük utcára kerül, a
másikat meg tovább foglalkoztatják.3 A szakmai státuskategóriák között
hajdan tapasztalt szolidaritás egyre inkább az egyenlõk közötti versengéssé
válik. Vége annak, hogy az azonos osztályba tartozók egységbe forrná-
nak a csoport egésze számára hasznosnak bizonyuló célok kivívására.
Ma már mindenki arra érez késztetést, hogy saját helyzete megõrzése
vagy javítása érdekében a többiektõl való különbségét igyekezzen ki-
hangsúlyozni.4

Amikor manapság a munka világának újrastrukturálódásáról beszél-
nek, illetve arról, hogy mekkora súlyt kell fektetni arra, hogy a vállala-
toknak „jól menjen” és versenyképességüket még azokkal a kihívásokkal
szemben is képesek maradhassanak megõrizni, amelyekkel a kiélezõdõ
konkurenciaharc és a csereviszonyok globalizálódása közepette kell konf-
rontálódniuk, már nem a szakmai viszonyok egykor volt dinamikájára
hivatkoznak úgy, mint a gazdasági fejlõdés leghatékonyabb biztosítéká-
ra. Jószerével az ellenkezõjérõl van szó: a munka világában a stabil fog-
lalkoztatási viszonyokra építõ kollektív irányítás helyébe egy képlékeny
és individualizált igazgatásnak kell lépnie. Ma már, visszanézve, kez-
dünk ráébredni arra, hogy az, ami a kapitalizmus legelõször az 1970-es
években észlelhetõvé váló mutációjának felszíne mögött végbemegy,
alapvetõen nem egyéb, mint a munka, a szakmai pályafutások és a fog-
lalkoztatáshoz kötött védelmek viszonyrendszerének átfogó érvénnyel
bekövetkezett megrengetése. Mélyre hatoló dinamika ez, mely a közös-
ségek alkonyát, az individualizálódás újbóli elõretörését jelenti, valamint
a biztonságok elvesztését hozza magával. Hatásai több szinten is meg-
mutatkoznak.

Legelõször is, a termelés megszervezésének szintjén bekövetkezik az,
amit Ulrich Beck „a munka szabványtalanításának” nevez.5 A munkafelada-
tok egyéniesítetté válása megköveteli a tevékenységeket ellátóktól a moz-
gékonyságra, alkalmazkodásra való képességet, mint ahogy azt is, hogy
bármikor rendelkezésre álljanak. A rugalmasság így fordítódik le opera-
cionális nyelvre – a régi szisztémát, hogy tudniillik egymással bármikor
kicserélhetõ dolgozók egy hierarchikus rendszeren belül sztereotip ruti-
nok mentén hajtják végre sztereotip mûveletek véget nem érõ sorozatait,
fölváltja az a szokás, hogy az egyes egyének (vagy néhány fõs csoportok)
konkrétan felelõsek a munkájukért, abban az értelemben is, hogy nekik
maguknak kell megszervezniük azt, s abban az értelemben is, hogy fe-
lelnek a minõségért. Határesetben a munkavégzõ kollektíva elemeire bo-

TANULMÁNYOK

6 Esély 2005/5

3 Lásd Jean-Paul Fitoussi és Pierre Rosanvallon, Le Nouvel Age des inégalités, Paris, Le
Seuil, 1997.

4 Lásd Éric Maurin, L’Égalité des possibles, Paris, Le Seuil/La République des Idées, 2002.
5 Ulrich Beck, Risk Society, London, Sage Publication, 1992.



molhat, a vállalat fölmentve érezheti magát az alól, hogy a dolgozók
számára a munkavégzéshez közös teret biztosítson – lásd például a „há-
lózatszerû” mûködés munkaszervezeti formáját, amikor is a szereplõk
egy konkrét végrehajtandó feladatra szövetkeznek, miután elvégezték a
munkát, útjaik szétválnak, de készen állnak arra, hogy máskor, más fel-
adatra, más fölállásban újra összedolgozzanak.6

Ebbõl következõen maguk a szakmai életutak is mobilak lesznek. A
szakmai pályafutás, amelynek során az ember végighalad a szamárlétra
fokain, míg el nem ér a nyugdíjba vonulásig, egyre kevésbé kötött egyet-
len munkahelyhez. Egyre inkább elõtérbe kerül az a modell, amelyben
a dolgozó „maga írja élettörténetét” (Ulrich Beck), rajta múlik, hogyan
reagál a szakmai pályafutása során fölbukkanó véletlenekre, döntenie és
választania kell, idõben végre kell hajtania a szükséges változtatásokat.
Határesetben a dolgozó kényszerülhet vállalkozóvá, önnön munkáltató-
jává lenni, akinek „nem annyira betöltenie, mint megteremtenie kell a
maga munkaposztját, s mindezt a fordi üzemmodell standardizált és li-
neáris sémáin kívül kell megtennie”.7 Így tehát mindennek és minden-
kinek kiszolgáltatottá válik, és sérülékennyé, mivel nem támaszkodhat a
kollektív szabályozás védelmi rendszereire.

Kétségtelen, nem minden munkafeladat és nem minden szakmai pá-
lyaív idomul ezekhez a „mozdulásra” kényszerítõ követelményekhez, s
még amelyek igen, azok is erõsen eltérõ mértékben. A leginkább érzé-
kenynek a munkaszervezetnek a teljesen az új technológiák hatása alá
került „csúcságazatai” („új gazdaság”, „internet-gazdaság”, „információs
forradalom”, „szubjektivitás-megmunkálás”, „tudás alapú kapitalizmus”
stb.8) mutatkoznak. De ezek a szektorok egyben a legdinamikusabbak
is, és a bennük testet öltõ követelmények, ha változó mértékben is, de
szinte mindenütt megjelentek a termelés világában. A hangsúlyt most
már nem a munkaszervezet modern és hagyományos (vagy archaikus)
formáinak szembeállítására, hanem ennek az individualizációs, közös-
ségbõl kiszakadási folyamatnak a mélységes kétértelmûségére kell fek-
tetni, mert ez át- meg átjárja a munkaszervezet legkülönfélébb konfigu-
rációit, s ugyan különbözõ formákat öltve és különbözõ mértékig, de
kihat a munkatevékenységet végzõk gyakorlatilag valamennyi csoport-
jára, a szûk specializációjú munkástól kezdve az ötletgyáros „fejekig”.9

Tagadhatatlan, hogy a munkafeladatok, illetve a szakmai pályafutá-
sok egyedivé válásával együtt jár a munkavégzõ ember felelõs ágenssé
válása. Mindenki rákényszerül arra, hogy egymaga, egyedül mérje föl a
helyzeteket, döntsön a változtatásokról, gondoskodjék magamagáról. A

Castel: A társadalmi biztonság elvesztése

Esély 2005/5 7

6 Lásd Luc Boltanski és Eve Chiapello, Le Nouvel Esprit du capitalisme, Paris, Gallimard,
1999.

7 Pierre-Michel Menger, Portrait de l’artiste en travailleur, Paris, Le Seuil/La République
des Idées, 2002.

8 Lásd Yann Moulier Boutang, „Capitalisme cognitif et nouvelles formes de codification
du rapport salarial”, in C. Vercelone (szerk.), Sommes-nous sortis du capitalisme industriel?,
Paris, La Dispute, 2003.

9 Annak elemzéséhez, hogy milyen hatással vannak ezek az átalakulások a klasszikus
iparszervezet egy hagyományos „erõdjére”, a Peugot Mûvek Sochaux-Montbéliard-i tele-
pére, lásd Stéphane Beaud és Michel Pialoux, Retour sur la condition ouvrière, Paris, Fayard,
1999.



munkatevékenységet folytató „operátor” bizonyos értelemben fölszaba-
dul a közös(ségi) kényszerek alól, amelyek akár össze is morzsolhatták
õt – például a taylori munkaszervezeti formák keretei között. Mindazon-
által úgy is fogalmazhatunk, hogy kényszerül szabadnak lenni, egyedül,
magára hagyatva is köteles teljesítményt fölmutatni. A kényszerek ugyan-
is, kell-e hangsúlyoznunk, egyáltalán nem tûntek el, sõt! Azt mondhatjuk
róluk, hogy egy végletesen kiélezett versenyhelyzetben és a munkanél-
külivé válás szüntelen fenyegetettségében kell ezekkel szembe nézni.

Márpedig nem mindenki egyformán fölkészült arra, hogy e követel-
ményekkel szembe nézzen. A dolgozók bizonyos csoportjai kétségkívül
elõnyükre tudják fordítani ezt az individualista aggiornamentót. Õk ma-
ximális hasznot húzhatnak esélyeikbõl, kibontakoztatják a bennük rejlõ
képességeket, fölfedezik magukban a vállalkozásra való készséget, me-
lyet a bürokratikus kényszerek és a merev szabályzatok mindaddig el-
fojtottak. Ennyi igazságtartalom vitathatatlanul húzódik a vállalkozói
szellem neoliberális dicsõítése mögött. Valami azonban itt kimondatlan
marad. Határozottan elfelejtkeznek említést tenni arról – márpedig ezt a
legelemibb szociológiai elemzés is napnál világosabbá teszi –, hogy az
általánossá lett mozdíthatóvá tétel új szakadékokat mélyít el a munka
világán belül is, a társadalom életében is. A változásoknak akadnak nyer-
tesei, akik megragadhatják az új lehetõségeket, és mind szakmailag, mind
a magánéletükben megvalósíthatják önmagukat.10 Csakhogy a nyertesek
mellett ott vannak még azok is, akik az „újraosztásban” olyan lapokat
kaptak, hogy nem tudnak beszállni a licitbe és részt venni a partiban.
Õk az új helyzet szánni való vesztesei.

Ha a pszichés adottságokról okkal feltételezhetjük is, hogy eloszlásuk
véletlenszerû, a kártyalapok kiosztása nem véletlenszerûen történik, mert
alapvetõen azoktól az objektív erõforrásoktól függ, amelyeket az embe-
rek mozgósítani képesek, és azoktól a támaszoktól, amelyekre az új hely-
zetekhez való igazodásuk közben hagyatkozhatnak. S itt akkor célszerû
emlékezetbe idéznünk: mindazok számára, akik nem támaszkodhatnak
semmi egyéb erõforrásra, mint arra, amihez a munkájuk révén juthatnak
hozzá, a lehetséges támaszok lényegileg kollektív természetûek. Másként
fogalmazva: akinek nincsen semmiféle „tõkéje” (s itt nem csak a gazda-
sági tõkére gondolunk, de a kulturális és társadalmi tõkefajtákra is), azt
vagy kollektív védelmek védik, vagy nem védi semmi. (Ezt érdemes makacsul,
újra és újra kimondani.) E védelmek elsõsorban a munka világának te-
repén kibontakozó szolidaritások, amelyek a mindenki számára egyfor-

TANULMÁNYOK

8 Esély 2005/5

10 A menedzserizmus nyelvezetét jellemzõ optimizmust illõ e ponton mindentõl függet-
lenül relativizálni. A dolgozókat mozdíthatóságuk gyakran arra kényszeríti, hogy erejükön
felüli energiát fektessenek különbözõ feladataik elvégzésébe, így aztán könnyen elõfordul,
hogy összecsapnak fejük fölött a hullámok; a munkavégzés követelményei gyakran még
a munkán kívüli életszférára is rátelepednek. Mindez oda vezethet (akár még a magas
szintû vezetõk esetében is), hogy az egyén elhasználódik, elveszíti motiváltságát (lásd a
„burn-out”, a „kiégés” jelenségének szentelt bõséges angolszász irodalmat). A munkaidõ
csökkentésére törekvõ hivatalos tendenciák ellenére (lásd a 35 órás munkaidõre vonatkozó
törvényt) úgy tûnik, hogy a munkaterhelés intenzívebbé válása minden szinten általános jel-
legzetessége a termelés napjainkban történõ újjászervezésének (lásd például Bernard Vivier
jelentését a Gazdasági és Társadalmi Bizottság munkájáról: La Place du travail, Paris,
Éditions du Journal officiel, 2003).



ma létfeltételekbõl és az alávetettség közös élményébõl táplálkoznak.
Ezek a kötelékek alkották azt a talapzatot, amelyre támaszkodva még a
kisemmizett dolgozók is gyakran képesnek mutatkoztak a szervezkedés-
re, az ellenállásra, és arra, hogy bizonyos mértékig fölszabadítsák magu-
kat a kizsákmányolás legnyilvánvalóbb, brutálisan közvetlen formái
alól… éppen azért, mert tudtak szolidárisak lenni. És a kollektív egyez-
mények, a munkajog szociális elemei, illetve a törvény által szavatolt
rendszerek jelentették számukra a védelmet a pillanatnyi jelennel szem-
ben, s tették lehetõvé, hogy úrrá legyenek a jövõ jelentette bizonytalanság
fölött. Így hát nem nehéz átlátni, hogy ezeknek a kollektív rendszereknek
a kisiklása újra a szociális létbizonytalanság élethelyzetébe vetheti vissza
õket.

A VESZÉLYES NÉPOSZTÁLYOK VISSZATÉRTE

Két lehetséges olvasata van e hanyatlás szociálpolitikai hatásainak. Az
elsõ e veszteség-helyzeteknek azt az elemét emeli ki és nyomatékosítja,
hogy az egyén kiszakad a társadalomból. A kirekesztésrõl szóló tengernyi
diskurzus, minden apró részletet kiemelve, orrvérzésig értekezett a tár-
sadalmi kötelékek eloldódásáról, az egyének társadalmi közegükbõl,
kapcsolatrendszereikbõl való kiszakadásáról, amikor is az ember szem-
besülni kényszerül magára hagyatottságával és a világ számára való ha-
szontalanságával. A „kirekesztettek” egyének olyan egyvelegei (és nem
közösségei), akikben ugyanannak a hiánynak a jelenlétén kívül nincs
semmi, ami közös lenne. Annak a definíciónak az alapja, hogy igazából
kik õk, csak egy negativitás tud lenni. Mintha kötés nélküli, szabad elekt-
ronokról értekeznénk. Így tehát amikor ugyanazt a „kirekesztett” címkét
ragasztjuk, mondjuk, a tartósan munkanélkülire és arra a külvárosi fia-
talra, aki esély nélkül próbál állást találni magának, akkor elsiklunk afö-
lött, hogy kettejüknek sem múltjában, sem jelenében, sem pedig jövõjé-
ben nincs semmi, de semmi, ami közös lehetne, és hogy életútjaik miben
sem hasonlítanak egymásra. Ezzel pedig olybá vesszük õket, mint ha a
társadalmon kívül léteznének.

Márpedig senki, még a „kirekesztett” sem társadalmon kívüli ûrben
él, és a közösségbõl kiszakadás is kollektív jelenség. Túlságosan elhamarkodott
volt azt állítani, hogy – csak azért, mert a nagy közösségek elveszítették
homogeneitásukat és azt a dinamizmust is, amely hozzásegített ahhoz,
hogy teljes értékû társadalmi ágensnek tételezhessék magukat (amihez
mindig is egy kicsit mítoszt kellett gyártani a „munkásosztály”- vagy „a
hódító burzsoázia”-féle entitások egységébõl és operacionális mivoltából)
– nincsenek már többé társadalmi osztályok, fölbomlottak a mûvileg de-
finiált csoportok. Hajlamosnak bizonyultunk megfeledkezni arról, hogy
akadhatnak olyan osztályok vagy csoportok is, amelyeknek közös, kollektív
sorsa nem a daloló holnapok eljövetelébe torkollik. Ellenkezõleg. Nekik
a világ nyomora szakad a nyakukba. Vannak olyan, lefelé mobil csopor-
tok, amelyeknek létfeltételei közösen romlanak. Kivételesen alkalmasak ar-
ra, hogy fölüsse közöttük a fejét a biztonságvesztés érzése, s múlhatat-
lanul szükséges a társadalmon belül megtartásuk, ha számot akarunk
adni ennek az érzésnek a kollektív dimenziójáról.

Castel: A társadalmi biztonság elvesztése

Esély 2005/5 9



Általános érvényû történelmi folyamat ez: az uralomra kerülõ csopor-
tok fölemelkedése más csoportok rovására történik, amelyeknek hanyat-
lását az õ fölbukkanásuk okozza. A jelenség dinamikájának illusztrálá-
sára kiválóan alkalmas a poujade-ista mozgalom, amellyel egyébként a
jelenlegi helyzet nyugtalanító hasonlóságokat mutat. A poujade-izmus az
1950-es években azoknak a társadalmi-foglalkozási csoportoknak a reak-
ciója volt, amelyek alól kihúzta a talajt a francia társadalomnak akkor
nemzetállami keretek között zajló modernizációja. Miközben a bérmun-
kás-alkalmazotti rétegek megerõsödnek és számszerû növekvésnek is in-
dulnak, s miközben a közigazgatási apparátusok egyre jobban rátenye-
relnek a társadalomra, az állam pedig racionalizálja a gazdaság struktú-
ráit és irányt szab a gazdasági élet fejlõdésének, egész csoportok érzik
úgy (például a kisiparosok és kiskereskedõk), hogy õket kisemmizték és
cserben hagyták. Õk a kárvallottjai a gazdasági fejlõdés és társadalmi
haladás olyan fajta dinamikájának, amely mellett nagyon is logikus érvek
szólnak (a modernizáció kötelez!), de amelyben számukra nem jut sem-
miféle hely. A zavarodottságot, melyet az okoz, hogy az ember ráébred,
nincs jövõje, e társadalmi kategóriák tagjai valószínûleg egymástól füg-
getlenül, személyesen élik meg, az erre adott reakciójuk azonban közös-
ségi jellegû. Meghatározó jellemzõje a ressentiment. Ez az érzés a társa-
dalmi-politikai cselekvések és reakciók olyan, mélyrõl jövõ mozgatója
lehet, amelyre mindeddig a kelleténél kevesebb figyelmet fordítottak.11

Lényegét tekintve az irigykedéssel elegy megvetés keveréke. A társadal-
mi helyzetkülönbségbõl táplálkozik, s abban nyilvánul meg, hogy az
érintett a balszerencséjéért a társadalmi hierarchiában vagy a közvetlenül
alatta, vagy a közvetlenül fölötte álló társadalmi csoportokat okolja. Erre
vezethetõ vissza a kiskereskedõknek és kisiparosoknak a dühe azokkal
az alkalmazottakkal és funkcionáriusokkal szemben érzett, akik nagyjá-
ból ugyanannyit kerestek, mint õk, de akikrõl azt lehetett gondolni,
hogy ezért jóval kevésbé kell megdolgozniuk, miközben bõvelkednek a
szociális kedvezményekben – s ami a legfontosabb: a jövõjük biztosított-
nak látszik. A kollektív ressentiment az igazságtalanság közösen megélt
élményébõl táplálkozik. Mindazon társadalmi csoportoknak osztályré-
sze, amelyeknek státusa süllyedni kezd, s amelyek megfosztva látják ma-
gukat azoktól az elõnyöktõl, melyeket korábbi helyzetük folyományaként
élvezhettek. Olyan kollektív frusztráció ez, mely felelõsöket és bûnbakokat
keres a maga igazolásához.

Túl azokon a speciális tényezõkön, amelyek a poujade-izmusnak (mely
éppúgy egy karizmatikus személytõl kapta a nevét, mint a lepenizmus12)
a maga sajátos arculatát megadták, föllelhetõ a mozgalomban egy struk-
turális eredetû dimenzió is, mely magyarázatul szolgálhat a társadalmi
változások által hátrányosan érintett csoportok reakcióira. A moder-
nizációs folyamat legalább húsz esztendeje egyre fokozottabban igyek-
szik Európához és a világhoz igazodni. Ez már nem azokat a társadalmi
csoportokat érintette, amelyek a mára jelentõs mértékben fölbomlott,

TANULMÁNYOK

10 Esély 2005/5

11 Mindazonáltal lásd Pierre Ansart (szerk.), Le Ressentiment, Bruxelles, Bruyant, 2002.
12 Jegyezzük meg, amúgy, hogy az 1956-os poujade-ista hullám idején a francia törvény-

hozás legfiatalabb választott képviselõje Jean-Marie Le Pen volt.



szétesett, tradicionális Franciaország alapjait képezték (parasztság, kis-
ipar, kiskereskedelem, hagyományos keretek között végzett önálló mun-
kavállalás). Olyan csoportokról van szó, amelyeknek sokáig jelentõs hely
és szerep jutott (vagy juthatott volna) az ipari társadalomban: így például
a munkásosztály egyes, a gazdasági fejlõdés évei során integrálódni ké-
pes csoportjai; a legkevésbé kvalifikált alkalmazotti rétegek; azok az „al-
sóbb” osztályokból kikerülõ fiatalok, akik valamivel korábban még tan-
kötelezettségük vagy a szakmunkás-képzés letudtával minden gond nél-
kül léptek volna tartós munkaviszonyba. Nemcsak a munkanélküliség
ölt tömeges méreteket, de a szakképzettség-vesztés is, mely elsõsorban
a kisemberek csoportjait érinti.13 Így például az ipari szféra térvesztésé-
vel az olyan típusú szakmai végbizonyítványok, mint a Cap (certificat
d’aptitude professionnelle) vagy a Bei (brevet d’enseignement industriel), me-
lyek birtokában az ember hajdanán biztos lehetett abban, hogy betago-
zódhat a munka világába, ma már nem érnek sokat. Milyen európai ho-
rizontú jövõ vár arra az emberre, aki egy szerelõmunkás-bizonyítvány
boldog tulajdonosa? Általánosabb érvénnyel fogalmazva: hol lehet a he-
lyük a holnap Európájában azoknak a pontos feladat-kívánalmakhoz rög-
zült szakértelmeknek, amelyek a munkamegosztás egy sokkal korábbi
szakaszában bizonyultak adekvátnak? Megkockáztathatjuk, hogy birto-
kosaikat bénaságra kárhoztatják, holott a jövõ azoké (és azoké lesz), akik
képesek mozdulni, váltani, és a változásokhoz igazodni.

A Front nationalnak a 2002-es választásokon aratott sikere elemzésébõl
világosan kiderült (s ezen igazából nincs miért meglepõdnünk), hogy ez
a kisemberek olyan csoportjainak volt köszönhetõ, amelyek korábban tár-
sadalmi hovatartozásukat és választási preferenciáikat tekintve is a bal-
oldalhoz tartoztak.14 Ha az ebben rejlõ politikai veszélyek miatt nem is
szabad lekicsinyelni ennek a voksnak a szélsõjobb és a fasizálódás irá-
nyába mutató konnotációit, szociológiai értelemben nem ezt tartom leg-
szignifikánsabb vonásának. Szociológiai nézõpontból ez – lényegét te-
kintve – nem egyéb tipikus poujade-ista reakciónál, amit a „magunkra
hagytak”-érzés vált ki, és persze a neheztelés azokra a társadalmi cso-
portokra és politikai vezetõikre, amelyek és akik a változások nyertesei-
ként értésünkre adják, hogy nem érdekli õket, mi történik a vesztesekkel.
Ami azt illeti, ugyanígy értelmezhetjük a szélsõbalra leadott voksok egy
részét is: ezeket is a társadalom átfogó átalakítására vonatkozó hihetõ
perspektíva hiánya okán érzett tiltakozás vagy, ha tetszik (miért ne mon-
danánk ki?), a ressentiment motiválja.

Manapság ha valaki nem akarja, hogy a társadalom elparentálja, az
kénytelen mindent egy lapra, a változás, a mobilitás, a permanens adap-

Castel: A társadalmi biztonság elvesztése

Esély 2005/5 11

13 A munkásmozgalom hanyatlásához köthetõ társadalmi sérülékenység léthelyzeteinek
kollektív dimenziójára kitûnõen mutat rá S. Beaud és M. Pialoux, Retour sur la condition
ouvrière, id. mû.
14 Ahhoz a „meglepetéshez”, amit a 2002-es elnökválasztás elsõ fordulója okozott (amikor

is a munkanélküliek, a bizonytalan foglalkoztatásúak, valamint egyes munkás- és alkal-
mazotti csoportok elsöprõ arányban a Front national képviselõire szavaztak) sokféle ma-
gyarázatot fûztek. Ezek közül lásd Michel Pialoux és Florence Weber, „La gauche et les
classes populaires. Réflexions sur un divorce”, Mouvements, no 23, 2002. szeptember–ok-
tóber.



tálódás, a vége-hossza nincs továbbképzés lapjára föltenni. Márpedig
nyilvánvalóan vannak társadalmi csoportok, amelyeknek semmi eszköz
nincs a kezükben, hogy megfelelhessenek ennek a kihívásnak. Tegyük
hozzá, igazából nem is nagyon törõdtünk azzal, hogy a segítségükre si-
essünk. A vállalatok rugalmasságra való kényszerítését például szinte
soha nem kísérték olyan intézkedések, amelyek hatékonyan elõsegítették
volna, hogy az érintett szereplõk képesek legyenek alkalmazkodni a
megváltozott feltételekhez. Így hát ezek a csoportok jobbik esetben a vi-
lággazdaság munkaerõ-állományának legalja csoportjait fogják alkotni.
Rosszabbik esetben „foglalkoztathatatlanná” válnak, s arra ítéltetnek,
hogy a hatékonyság és a teljesítmény rendezõelve szerint mûködõ tár-
sadalmi univerzum sötét, dohos zugaiban húzzák meg magukat.

Mindez erõteljesen belejátszik a biztonsághiány erõsödésébe. Ha nap-
jainkra igazzá vált, hogy a biztonsághiány egyre közvetlenebbül kitapint-
ható, ennek jelentõs mértékben az az oka, hogy a lakosság egyes cso-
portjai mostanra érzelmileg már elfogadták, hogy magukra hagyták õket,
hogy leszakadtak a többségtõl, hogy nem bírnak vele lépést tartani, s
képtelenek a mind jobban megváltozó világban urai maradni saját sor-
suknak, jövõjüknek. Nincs tehát mit csodálkoznunk azon, hogy a szá-
mukra fontos értékek sokkal inkább a múltra vonatkoznak, ahelyett,
hogy egy félelmekkel teli jövõre vonatkoznának. A ressentiment lelkiálla-
pota nem késztet sem a nagylelkûségre, sem a kockázatvállalásra. Inkább
az olyan védekezõ attitûdök kialakulásának kedvez, melyek nemcsak az
újdonságot zárják ki és tekintik idegennek, de a pluralizmust és a kü-
lönbségek tolerálását is. Az „áldozatul” vetetteknek a többi társadalmi
csoportokkal fönntartott kapcsolatait az jellemzi, hogy nem nagyon to-
lerálják az azok képviselte másság jegyeit, inkább bûnbakot keresnek
bennük, akik felelõssé lenne tehetõk azért, hogy õk elvesztek a világ szá-
mára.

A poujade-izmusban – melynek legfrissebb változata most éppen a Le
Pen által életre keltett mozgalom – tehát az bizonyul általánosítható ér-
vényûnek, hogy egyes csoportok a társadalmi konfliktusok okozta dü-
hüket a hozzájuk legközelebb álló társadalmi csoportokon vezetik le. Va-
lamikor ez abban az irigységben és lenézésben mutatkozott meg, amelyet
a maga-ura dolgozó ember érzett az alkalmazotti státusban foglalkozta-
tottakkal szemben, akik nem restellnek mindenféle társadalmi elõnyökre
igényt formálni, akik szabadságra mennek, és nyugodtan kivárják a
nyugdíjas élet szépségeit, miközben a kiskereskedõ hajnali ötkor kel,
hogy a vásárcsarnokban megvegye az árut, és este kilencig dolgozik,
hogy sikerüljön eladnia. Ma pedig abban a rasszizmusban, melyet a be-
vándorlókkal szemben érez, akik érteni nem értenek semmihez, de en-
gedelmesek és meghunyászkodók, s ezért inkább rájuk esik a választás
a munkaerõpiacon; akik bezsebelik a szociális segélyeket, melyeknek iga-
zából a becsületes franciának kellene járniuk, s akik dologtalan semmit-
tevõk, de úgy viselkednek, mintha õk lennének itt az urak. Mindebben
kevésbé az az érdekes, hogy ez a kép hamis, és hogy a vádak többnyire
megalapozatlanok. Az számít, hogy általánosan elterjedtnek mondhatók,
s olyan erõvel hatnak, hogy a velük szemben fölhozott erkölcsi érvek
kevésnek bizonyulnak a semlegesítésükhöz.

TANULMÁNYOK

12 Esély 2005/5



De mellesleg: ugyan miért is várnánk a leghátrányosabb helyzetû cso-
portoktól, hogy szociológusfejjel elemezzék helyzetük sajátosságait, s
dolgozzanak ki valami magyarázattal szolgáló elméletet? (A 19. század
ipari proletariátusának is meglehetõsen sok idejébe tellett, míg munkás-
osztállyá szervezõdött.) Teljességgel érthetõ tehát, hogy társadalmi reak-
cióik intellektuálisan „rövidre zártak”, s mellõzik mindazon hosszú és
bonyolult oksági láncolatoknak a végigkövetését, melyek a helyzet meg-
értéséhez nélkülözhetetlenek lennének, s amelyek olykor bizony a szak-
képzett közgazdászt vagy a társadalomtudományok avatott mûvelõjét is
próbára teszik. A ressentiment mint a társadalmi nyomorúságra adott tár-
sadalmi válaszreakció mindig a fajtájához legközelebbi csoportokat veszi
célba. A „fehér kisemberek” reakciója ez, azoké a társadalmi ranglétra
alján álló csoportoké, amelyek szegénysorba süllyednek, s egyszer csak
azt veszik észre, hogy hozzájuk hasonlóan szegény (vagy még náluk is
szegényebb) csoportokkal kell ádáz konkurenciaharcot vívniuk. Ez tör-
tént az Egyesült Államokban azokkal a polgárháborúban tönkrement déli
fehérekkel, akik lecsúsztak a feketék szintjére (s bár a feketék esetenként
még náluk is szegényebbek lehettek, viszont éppen akkor váltak szabad
emberekké!). Ez a „kisember” keresi a magyarázatot, ami érthetõvé tenné
számára a vele bekövetkezett eseményeket, s hogy felsõbbrendûnek érez-
hesse magát „vetélytársainál”, kénytelen a rasszista gyûlöletbõl és lené-
zésbõl erõt meríteni. Szembe kell néznünk azzal a ténnyel, hogy ma is,
itt Franciaországban is találhatók „fehér kisemberek”15.

Ezek alapján megérthetjük, miért mutatkozik a biztonsághiány aktuá-
lis témaköre szempontjából paradigmatikusnak a „külvárosok problémá-
ja”. A „problémás” negyedekben halmozottan fordulnak elõ a biztonság-
vesztéshez vezetõ legfontosabb tényezõk: a munkanélküliek, bizonytalan
foglalkoztatottságúak, marginális tevékenységekre kényszerültek magas
arányszáma; lélektelen lakókörnyezet és leromlott lakások; különbözõ et-
nikai csoportok promiszkuus egymás-mellett-élése; munkára szert tenni
nem tudó, s ezért társadalmi haszontalanságuk stigmáját hordozó fiata-
lok feltûnõ szem-elõtt-léte; a kábítószer-kereskedelemhez és az orgazda-
sághoz kötõdõ bûnözõ tevékenységek nyílt gyakorlása; a brutalitások, a
pattanásig feszült légkör mindennapossága; a „rendfenntartó erõkkel”
való összecsapások gyakorisága, s effélék. A társadalmi létbizonytalan-
ság és a megromlott közbiztonság itt kölcsönösen elõfeltételezik és ger-
jesztik egymást. De az, ahogy ezeket a csöppet sem idillikus körülmé-
nyeket a külvárosok kérdéskörének démonizálására – és különösen a kül-
városi fiatalok stigmatizálására – használják föl, olyan, a társadalom
konfliktusterheltségétõl kiváltott indulatáttételi folyamatról tanúskodik,

Castel: A társadalmi biztonság elvesztése

Esély 2005/5 13

15 Nem szeretném, ha e szókapcsolatból (mely szándékom szerint épp oly „objektív”
elnevezés mint a poujade-izmus szakmai kategóriája) bárki is annak a „fehér kisembernek”
a lenézését olvasná ki, akire a terminus vonatkozik. Egyrészt: a nekik tulajdonítható re-
akciók csak zavarodottságukról árulkodnak azokkal a helyzetekkel szemben, melyeket
nem õk választottak maguknak, s amelyekért nem is elsõsorban õk felelõsek. Másrészt
meg: az osztályelõítéletesség nem a szegény emberek monopóliuma. A „széplélek” bur-
zsoázia a 19. században például tõsgyökeres osztálygyûlöletrõl tett tanúbizonyságot azok-
kal az „új barbárokkal” szemben, akiknek az iparfejlõdés kezdeti idõszakában a proletá-
rokat hinni vélték.



amely akár állandó generatív elemévé is válhat a biztonsághiány-prob-
lematikának. A külvárosok „életvilágának” az a színpadias beállítása,
amely rögeszmésen a biztonsághiány paradigmájaként kezeli ezeket a
körülményeket és amelynek sugalmazásán vállvetve dolgozik együtt a
politikai hatalom, a tömegkommunikációs csatornák tömege és a közvé-
lemény jelentõs része, voltaképp nem egyéb, mint a veszélyes néposztályok
kategóriájának visszahozatala a köztudatba. Vagyis egy kísérlet arra, hogy jól
meghatározott, a társadalom peremére vetett csoportokra vetítsék ki s
nekik tulajdonítsák mindazokat a veszedelmeket, amelyek a világban föl-
lelhetõk. A 19. században az ipari proletariátusnak jutott ez a bûnbak-
szerep: a kétkezi dolgozók és a veszélyes néposztályok közé egyenlõség-
jelet tettek. Ugyanis ebben az idõszakban a proletárok – még ha legtöbb-
jük keményen dolgozott is – nem a foglalkoztatottság stabil formáinak
keretein belül tevékenykedtek. Az iparvárosok peremkerületeibe egy
szerves összefüggéseibõl kiszakított falusi eredetû kultúrát hoztak ma-
gukkal, amelyet a városlakó népesség csak a kultúra hiányaként volt ké-
pes értelmezni; mindig kétséges volt, jutnak-e munkához és a fejük fölé
fedélhez, s ez nem igen kedvezett az életre szóló családi kapcsolatoknak
s a tiszteletre méltó erkölcsök gyakorlásának. Ahogyan Auguste Comte
fogalmaz, ezek a proletárok „tábort ütöttek az európai társadalomban,
de otthonra nem leltek benne”16. E címke akár a mai külvárosok népes-
ségére is jól illik, vagyis hát pontosabban arra a képre, melyet róla oly
elõszeretettel alakítottak ki. „Nem leltek otthonra”, vagyis a társadalom
nem fogadta be õket, s (akárcsak hajdanán a proletárok esetében) jó oka
van annak, hogy miért nem sikerül ezt elérniük: kultúrájuk különbözik
az itteni emberekétõl, munka- vagy lakáskeresõben rendre a negatív
diszkrimináció falába ütköznek,17 nap mint nap tapasztalniuk kell a la-
kosság és a rendfenntartó erõk egyes csoportjainak ellenségességét, és a
többi, és a többi…

Ezekben a helyzetekben az a drámai, hogy a megfogalmazódó erkölcsi

TANULMÁNYOK

14 Esély 2005/5

16 Auguste Comte, Système de politique positive, 1929-es kiadás, 411. old. Még korábban a
csavargók töltötték be a „veszélyes néposztály” szerepét, bennük látszott összpontosulni
a preindusztriális társadalmak biztonságvesztés-érzete. Másik megnyilvánulása annak a
típusos viszonyrendszernek, melyet a társadalmak a peremre szorult tagjaikkal fönntarta-
nak, s amely egyetemes antropológiai érvénnyel látszik bírni: a belsõ ellenséget mindig
olyannak mutatni, mely a társadalom peremvidéken grasszál, azokban a csoportokban,
amelyek jószerével idegenek, hisz többnyire máshonnét vándorolnak ide, nem az uralkodó
kultúra elvei és értékei szerint élnek, s kívül tartják magukat a társadalmi kapcsolatrend-
szerek közös áramán.
17 Az a foglalkoztatási diszkrimináció, mely a bõr színén, vagy a név „idegenes hangzá-

sán” alapul mindennapos jelenségnek mondható, s nem csak erkölcsileg minõsül elítélen-
dõnek, de szögesen ellentétes az uralkodó liberalizmus fitogtatott elveivel is. A liberális
ideológia egyrészt elítél mindent, ami korlátozni akarná a munkaerõpiac fölszabadítását,
s ennek okán szembe is fordul a munkajog nyújtotta védelmekkel, amelyek esetenként
meggátolják e piac szabad megnyitását. Másfelõl azonban ezzel párhuzamosan bátorítja
a bevándorlási politikák protekcionizmusát, és eltûri, hogy a munkavállalókkal szemben
azt a diszkriminatív gyakorlatot folytassák, hogy „egzotikus profiljukra” hivatkozva azo-
nos képzettség mellett hátrányba kerüljenek a hazai munkavállalóval szemben. Érdemes
nyomatékkal rámutatnunk a jelenlegi liberalizmusnak erre az ellentmondására: minden
erõvel az árucikkek szabad mozgásának biztosítására törekszik, ugyanakkor azonban kész-
séggel húz hasznot azokból a politikai és társadalmi korlátozásokból, amelyeket az em-
berek szabad mozgása ellenében emelnek.



elítélésnek mindig van – legalábbis részlegesen – igazolható tapasztalati
alapja. Ezek az életkörülmények nem faragnak angyalt az emberbõl, s a
külvárosokban kétségtelenül magasabb a veszélyezettség, a társadalmi
is, az állampolgári is, mint egyebütt. Mindazonáltal a gondolkodás e „rö-
vidre zárása” lélegzetállító. Ha valaki néhány tízezernyi fiatalban (akiket
sokszor sokkal inkább a drogos kábaság, mint az elvetemültség vezérel)
próbálja fölmutathatni a társadalom minden gondjának-bajának esszen-
ciájaként fölfogott biztonsághiány-kérdést (mely úgymond köztársasá-
gunk társadalmi rendjét ásná alá), az ennek az általános biztonsághiány-
nak a problematikáját elképesztõ koncentrátummá sûríti. Kétségtelen,
hogy az ilyesféle stratégia nem nélkülöz bizonyos elõnyöket. Segítségével
megkerülhetõ, hogy a közbiztonság romlásában szerepet játszó minden
tényezõt számításba kelljen vennünk (amelyek pedig legalább annyira
függvényei a társadalmi biztonsághiánynak, mint a bûnözõi hajlamok-
nak). Lehetõvé teszik azt is, hogy egész arzenálját lehessen bevetni az
olyan eszközöknek, amelyek ha nem is kifejezetten hatékonyak, de leg-
alább rendelkezésre állnak, s amelyekben használati utasítás is akad. A
bûncselekmények megtorlása, a vétkesek megbüntetése, a „zéró toleran-
cia” meghirdetése (ha mégannyira növelni kell is érte a bírói kar és a
rendõrségi állomány létszámát) mind-mind leegyszerûsítõ rövidre zárás
annak a probléma-együttesnek a bonyolultságához képest, amely a biz-
tonságok megrendülése nyomán a felszínre bukkan. De ezek a stratégiák
legalább azzal a nem lekicsinyelhetõ elõnnyel járnak – fõként ha ügyes
szcenikai formában tálalják s határozott elszántsággal hajtják végre õket
–, hogy anélkül prezentálják látványosan tettrekészségünket (lám, mi az-
tán nem vagyunk patópálok!), hogy mindenféle delikát kérdésekkel kell-
jen bajlódnunk – vö. munkanélküliség, társadalmi egyenlõtlenségek, faj-
gyûlölet s effélék –, amelyeknek mind részük van abban, hogy az em-
berek úgy kezdik érezni: biztonságérzetük erõsen megrendült.18 Lehet,
hogy politikailag ez rövid távon kifizetõdõ, de fönntartással és kétellyel
kell fogadnunk, hogy vajon valóban ez lenne a megfelelõ válasz a „mit
jelent védelmekben részesülni” kérdésére.

Castel: A társadalmi biztonság elvesztése

Esély 2005/5 15

18 Megvilágító erejû lehet mindennek azzal való analógiája, ahogyan a preindusztriális
társadalmakban a csavargás kérdést gondolták elintézhetni. A középkor végétõl kezdõdõ-
en a Francia Királyság (s általánosabb érvénnyel az egész nyugat-európai társadalom) a
csavargás és koldulás visszaszorítását és fölszámolását tette meg „szociálpolitikája” alap-
jává, s semmilyen eszköztõl nem riadt vissza, hogy ebben sikert mutathasson föl. De annak
ellenére, hogy a hatóságok sok százezer csavargót számûznek, állítanak pellengérre, kül-
denek gályarabságra, húznak föl, s a többi… igencsak kételkedhetünk ezen intézkedések
hatékonyságában, hiszen sok évszázadon keresztül kell újra, rendre hozzájuk folyamodni,
amint kiderül az elõzõ intézkedéssorozat kudarca. Biztosra vehetjük, hogy az intézkedések
kivételesen kegyetlen volta sokakat visszatarthatott attól, hogy – akár még megélhetési
források híján is – ily veszélyes ösvényre lépjenek. Hja, a legjobb megelõzés a kemény
szankcionálás! De a probléma egészen az Ancien Régime végéig megoldatlan maradt, mert
a fejét szívós állandósággal felütõ csavargást és koldulást nem más táplálta, mint a tömeges
nyomor és a munkaerõpiacnak a céhrendszer révén történõ mesterséges korlátozása. A
csavargás fölszámolására adott liberális válasz a munkához hozzájutás szabaddá tételének
kinyilvánítása volt (lásd a Le Chapelier törvényt). De ahhoz, hogy idáig eljuthassunk, a
Forradalom kellett, s mindehhez tegyük hozzá, hogy ez a válasz sem volt híjával a biz-
tonsághiány kérdéskörében késõbb problémákat okozó hatásoknak: ez teremtette meg a
proletariátus létrejöttének lehetõségét, mely osztály aztán maga is „veszélyes néposztály-
nak” fog majd minõsülni.



Túllépve a külvárosok kérdésén és a bûnözés problémáin, azt látjuk,
hogy a szociális állam egyre inkább egy biztonságszavatoló állammá alakul
át, amely szavaiban és tetteiben a törvényhez és a rendhez való vissza-
térésen munkálkodik: a közhatalmat mintha lényegében csak a hatalom-
gyakorlás érdekelné. Az állampolgári biztonsághiány alapvetõ problé-
mákat vet föl, s az államnak kötelessége ezekkel szembenéznie.19 De min-
den azt mutatja, hogy ma, Franciaországban, az állam azt tekinti hiteles-
sége próbakövének, hogy harcosan szembeszáll a biztonságromlással.
Márpedig kizárt dolog, hogy ez a fajta válasz érdemben befolyást gya-
korolhasson minden, e tekintetben releváns tényezõre. Ehhez ugyanis
szembe kellene fordulni az uralkodó individualizációs dinamikával,
amelyrõl kimutattuk már, hogy keresztül-kasul áthatja a társadalom egé-
szét, szembe kellene fordulni a konkurenciaharc áldásosságának és a ver-
senyképesség dicséretének ideológiájával, amelynek, hitvallói szerint, a
vállalaton belül és a piacon egyaránt érvényre jutnia és uralkodnia kell.
A pusztán csak biztonságot szavatoló állam ezért szükségszerûen ítéli
magát arra, hogy ellentmondásba keveredjék önmagával: egyik oldalon
az eltökélt hatalomgyakorlás, amely az állampolgári biztonság védelmé-
ben visszaállítja a rendõrállamot; a másik oldalon pedig lazaság és en-
gedékenység annak a gazdasági liberalizmusnak a következményeivel
szemben, amely a társadalmi létbizonytalanságot táplálja. Az ilyen válasz
csak akkor lenne életképes, ha az állampolgári biztonság és a társadalmi
létbiztonság két külön, egymással semmiféle kapcsolatban nem álló szfé-
ra lenne. Márpedig nyilvánvaló, hogy ennek az ellenkezõje igaz.

Negyedik fejezet

Új kockázatok, újfajta problematika

Úgy tûnik, hogy nagyjából az 1980-as évek óta a biztonságok megren-
dülésének újfajta problematikájával kell szembenéznünk. Ez attól mond-
ható újfajtának, hogy kivételesen bonyolultnak mutatkozik annak okán,
hogy a társadalmi változások két nagy trendje kapcsolódik benne össze.

Lássuk az elsõt! Ez lényegében abból áll, hogy egyre nehezebb bizto-
sítottá válni a legfontosabb, „klasszikusnak” nevezhetõ társadalmi koc-
kázatok esetében (baleset, betegség, munkanélküliség, az életkornak vagy
valamely fogyatékosságnak betudható munkaképtelenné válás…), ame-
lyek pedig már nagyjából kezelhetõnek tûntek. Az elemzésnek ezen a
nyomvonalán haladva a korábbiakban már rámutattunk, hogy üzemza-
var következett be azoknak a védelmi rendszereknek a mûködésében,
amelyek valamikor, a bérmunkás-társadalom fejlõdésének adott pillana-

TANULMÁNYOK

16 Esély 2005/5

19 Ezzel kapcsolatban lásd például Hugues Lagrange, Demandes de sécurité. France, Europe,
États-Unis, Paris, Le Seuil/La République des Idées, 2003, illetve Didier Peyrat, Éloge de
la sécurité, Paris, Gallimard/Le Monde, 2003. Ez ellen a biztonsághiány ellen annál is in-
kább méltányos fölvenni a küzdelmet, mert többnyire éppen a szóban forgó negyedek
lakóit sújtja, akiknek a társadalmi létbizonytalansággal is szembe kell nézniük. Ebben az
értelemben az állampolgári biztonsághiány és a társadalmi létbizonytalanság együttese
éppen hogy a bûnözõi tevékenységeknek áldozatul esõket sújtja.



tában a foglalkoztatás stabilitásának feltételei közt bontakoztak ki, s ezt
az üzemzavart aztán a rendszerek lassú eróziója követte. A szociális nem-
zetállam kereteinek meggyengülésével azok az emberek, illetve ember-
csoportok, akik-amelyek képtelenek úrrá lenni a hetvenes évek közepe
óta bekövetkezett társadalmi és gazdasági változások következményein,
egyre sebezhetõbbekké válnak. Ebbõl egyenesen adódik egyfajta, a jövõ-
vel szemben érzett biztonság- és talajvesztés, amely fokozza az állam-
polgári létbizonytalanságot, különösen a külvárosokban, ahol a társadal-
mi fölbomlás legfõbb elemei különös töménységben lelhetõk föl.

KOCKÁZATOK, VESZÉLYEK ÉS VESZTESÉGEK

De miközben a klasszikus biztosítási rendszerek törékennyé váltak, e fo-
lyamattal párhuzamosan a kockázatoknak egy új generációja is fölbukkant
(vagy legalábbis olyan veszélyek jelennek meg, amelyeket hajlamosak
vagyunk így minõsíteni): ipariak, technológiaiak, egészségügyiek, termé-
szetiek, ökológiaiak… a sort folytathatnánk. Az õ esetükben olyan új
problematikáról van szó, amely nincs közvetlen kapcsolatban a korábbi-
val, hiszen fölbukkanása, a lényeget tekintve egy másfajta problémahal-
mazhoz kötõdik: ahhoz ti., hogy a tudomány és a technológia szembe-
fordult azzal a természettel és környezettel, amelyet úgymond éppen az
ember szolgálatára igájukba akartak hajtani. Mindkettõ fejlõdése rendre
ellenõrizhetetlen, kezelhetetlen, kordában nem tartható következmények-
hez vezet. A kockázatok elszaporodása e vonatkozásban szorosan kötõ-
dik a modernitás fejlõdéspályájához. Ezen az alapon nevezi Ulrich Beck
„rizikótársadalomnak” modern világunkat, melynek meghatározó voná-
sa, hogy a civilizáció jövõjének rendezõelve többé már nem az általános
haladás, hanem az elbizonytalanodás egyetemes princípiuma. A modern
ember szemhatárát az elvesztett biztonságok rajzolják ki. A világ: koc-
kázat kockázat hátán. „A Föld: katapultálószerkezet.”20

A biztonsághiányról való aktuális gondolkodásunknak igazodnia kell
ehhez a paraméterhez. Ha védetten élni annyit tesz, hogy képesek va-
gyunk biztonságot nyújtani az élet legfontosabb kockázati tényezõi ellen,
ez a biztonság napjainkra kettõs értelemben is elégtelennek mutatkozik:
meggyöngültek a „klasszikus” fedezetek, s ehhez hozzátehetjük, hogy
általánossá vált a tehetetlenségérzet azokkal az új fenyegetésekkel szem-
ben, amelyek szemlátomást részét képezik a modernitás fejlõdési folya-
matainak. Megkockáztathatjuk azt a hipotézist, hogy napjaink biztonság-
keresõ frusztráltsága e kettõs forrásvidékrõl táplálkozik. Éppen ezért kell
rámutatnunk nemcsak a két elem közötti összefüggésre, de arra is, hogy
ez az összefüggés, összekuszálva a szálakat, miért nehezíti a tisztánlátást.
A kockázatokra való érzékenység jelenlegi inflálódása nyomán a bizton-
ságkeresés véget sosem érõ, frusztráltságra ítélt törekvéssé lesz. Célra
vezetõ azonban, ha azon a fogalmon belül, amit ma kockázat néven ne-
vezünk, különválasztjuk a létezésnek azokat a véletlenszerûen bekövet-
kezõ eseményeit, amelyek fölött (mert társadalmiasíthatók) úrrá tudunk
lenni azokon a fenyegetõ veszélyeken, amelyeknek létezését tudomásul

Castel: A társadalmi biztonság elvesztése

Esély 2005/5 17

20 U. Beck, The Risk Society, id. mû.



kell vennünk, de amelyek ellen semmit nem tehetünk, s ezért úgy kell
elfogadnunk õket, mint amelyek (meglehet, idõlegesen csak, de) határt
szabnak annak, hogy egy társadalom milyen védelmi programokat vál-
lalhat.

Az az állítás ugyanis, hogy „rizikótársadalomban” élünk, a fogalom
erõsen vitatható extrapolálásán alapul. Kockázat – ez a szó eredeti, szoros
értelmében olyan elõrelátható eseményt jelent, amelynél bekövetkeztének
valószínûsége is, az általa okozott kár költségkihatásai is megbecsülhe-
tõk. Az esemény bekövetkeztének áldozatai kártalaníthatóak, mert a költ-
ségek egy kockázatközösség tagjai között megoszthatók.21 A kárbiztosí-
tás igen zseniális találmánynak bizonyult: azáltal, hogy a különbözõ, elõ-
relátható veszélyekkel szemben egymás iránt szolidárissá tett egyének kö-
zösségei körében megoszthatóvá teszi a költségterheket, lehetõvé tette a
kockázatok kezelését. A kötelezõ biztosítás általánossá tétele (ami felté-
telezi az állam garanciavállalását) volt az a királyi út, amely elvezetett a
„biztosítotti társadalom” kialakulásához, egy olyan társadalom létrejöt-
téhez, amelyben az egyes egyének azon az alapon nyernek védettséget
(vannak biztosítva), hogy olyan csoportokba tartoznak bele, melyeknek
tagjai, annak érdekében, hogy megosszák egymással és egymás között a
kockázati költségeket, hajlandónak mutatkoznak járulékbefizetésre. A
társadalmasított kockázatok kockázatfedezeti alapjául egy szolidarisz-
tikus (vagy, ha tetszik, kölcsönös segítõ társasági) modell szolgál.

Egy „rizikótársadalomban” biztonságunk védelme nem látható el a
fenti módon. Az új kockázatok jószerivel elõreláthatatlanok, nem kalku-
lálhatunk velük egy valószínûségelméleti logika alapján, s olyan vissza-
fordíthatatlan következményekkel járnak, amelyeknek költségkihatásai
ugyancsak nem kalkulálhatóak elõre. Egy, a csernobilihez fogható ka-
tasztrófa, vagy a kergemarha-kór nem „megosztható” kockázat, egyiket
sem lehet a biztosítási rendszerek keretei között kivédeni. Vagyis nem
kockázatok – a szó szoros értelmében –, inkább vészhozó eseményeknek,
baljós fenyegetésnek tekinthetjük õket, olyan veszélyeknek, amelyekkel
szemben, ha egyszer bekövetkeznek, nem rendelkezünk sem adekvát vé-
dekezési technológiákkal, sem azzal a tudással, amely kiszámíthatóvá
tenné bekövetkeztük idõpontját. Az „új kockázatok” elõreláthatatlansága,
következményeik tragikus súlya és visszafordíthatatlan jellege gyakran
oda vezet, hogy a legjobb megelõzési stratégiának még akkor is az bizo-
nyul, ha felkészülünk a legrosszabbra, és állandóan készenlétben állunk
az ellenlépésre. (Ha nem lehet tudni, vajon megfertõzõdött-e valamelyik
állat, az egész gulyát le kell vágni, s így a gazdasági és társadalmi kö-
vetkezmények aránytalanul súlyosak a tényleges kockázati tényezõhöz
viszonyítva.) Errõl a kérdésrõl hosszan értekezhetnénk: hiszen elõfordul-
hat, hogy elkerülendõ egy valószínûtlen esemény bekövetkeztét (mely-
nek valószínû(tlen)ségét még csak megbecsülni sem vagyunk képesek),
nagyon is kézzelfogható, valóságos károkat okozunk.22

TANULMÁNYOK

18 Esély 2005/5

21 Lásd Patrick Péretti-Watel, La Société du risque, Paris, la Découverte, 2001.
22 Az elõvigyázatossági elv hozza magával ezt a logikát. Paradox módon éppen azért kell

döntenünk, mert bizonytalanságban vagyunk. Azért kell most döntenünk, mert e pilla-
natban ugyan még nem biztos, hogy fenyeget-e veszély, de holnapra kiderülhet, hogy
nagyon is.



A kockázat fogalmának napjainkban érzékelhetõ inflálódása egyben
azt is eredményezi, hogy egyre inkább összetévesztjük egymással a koc-
kázatot és a veszélyt. Amikor Anthony Giddenshez hasonlóan, „a kockázat
kultúrájáról” beszélünk,23 azt juttatjuk kifejezésre, hogy fokozódó mér-
tékben lettünk érzékenyek a modern világ egyre szaporodó új veszélyei-
re, melyeket az ember maga kelt életre a tudomány és a technológia
ellenõrizetlen alkalmazásával, illetve a gazdasági fejlõdés „instrumen-
talizálásával”, vagyis azzal a törekvésével, hogy az egész világot árucikké
változtassa. Persze egyetlen társadalom sem képes arra, hogy teljességgel
kiküszöbölje mindazokat a veszélyeket, amelyekkel a jövendõ szükség-
képp terhes. De a tapasztalat azt mutatja, hogy amikor a legtöbb kárt
okozó csapásokat sikerül megfékezni, a kockázatok iránti érzékenység
mutatója kimozdul, és újabb veszélyeket jelez. Manapság azonban ez a
mutató annyira kileng a skálamaximum felé, hogy tökéletesen irreálissá
srófolja föl a biztonságigény iránti keresletet. Vagyis a „kockázat kultú-
rája” maga gyártja a veszélyeket. Vegyünk egy meglehetõsen triviális pél-
dát. Az emberiség számára sokáig az éhínség jelentette a „táplálkozási
kockázatot”. Sok országban még ma is ez jelenti. Ezzel szemben a jómódú
országokban mára maga a táplálkozás vált veszélyforrássá. Nemcsak a
kergekóros marhában föllelhetõ prionra kell gondolnunk, hanem arra,
hogy hónapról hónapra bõvül az élelmiszerekben föllelhetõ rákkeltõ ada-
lékok listája. Az élelmiszeripari termékek esetében a „nulla-kockázat”
keresése azt jelentené (ó, az „elõvigyázatossági elv” logikája!), hogy le-
mondunk az evésrõl. Mivel ez nem bizonyul járható útnak, marad a gya-
nakvás és a szorongás, miközben a levesünket kanalazzuk.

Ha ma újra föl akarjuk vetni a védõrendszerek kérdését, azzal kell
kezdenünk, hogy világosan elhatároljuk magunkat a kockázat-fogalom
mostani inflációs divatjától, mely fékevesztetté fokozva a biztonság aka-
rását, és csak annyit ér el ezzel, hogy megfoszt a biztonság, a védettség
lehetõségétõl. Vagyis hangsúlyoznunk kell, hogy nincs olyan program,
amely – ha mégannyira biztonságos jövõvel kecsegtetne is – kiiktathatóvá
tenné a bizonytalanságot és a veszélyhelyzeteket. A „kockázat kultúrája”
kitágítja a kockázat fogalmát, egyszersmind azonban tartalmát kiüresíti,
és így a gyakorlatban használhatatlanná teszi. A kockázat fölidézése ak-
kor legitim, ha nem az a célja, hogy a bizonytalanságot és a félelmet
tegyük a jövõ központi elemévé, hanem, éppen ellenkezõleg, arra szolgál
hivatkozási alapul, hogy megfelelõ eszközök kidolgozásával próbáljunk
úrrá lenni fölöttük, csökkentsük a bizonytalanságot és biztonságosabbá
tegyük a jövõt. Így sikerült, valamikor régen, közösségi „kezelésbe véte-
lük” révén, úrrá lennünk a klasszikus társadalmi kockázatok fölött. Mivel
azonban azóta „újabb kockázatok” fenyegetnek, föl kell tennünk ma-
gunknak a kérdést: jóllehet szokás rájuk úgy tekinteni, mint elkerülhe-
tetlen végzetre (Anthony Giddens szavaival élve24 mint „a modernitás
alapvetõ jellegzetességére egy egyénekbõl álló társadalomban”), de vajon
fölbukkanásuknak nincs-e valamilyen társadalmi és politikai dimenziója?
Egy individuumokból összetevõdõ társadalom szerves tartozékát jelen-

Castel: A társadalmi biztonság elvesztése

Esély 2005/5 19

23 Lásd Anthony Giddens, Les Conséquences de la modernité, Paris, L’Harmattan, 1994.
24 A. Giddens, Modernity and Self-Identity, Stanford University Press, 1991, 224.



tik-e, vagy pedig olyan gazdasági és politikai választások következmé-
nyei, melyek kapcsán megállapítható, hogy kiket terhel a felelõsség? Na-
gyon sok ilyen kockázat (környezetszennyezés, üvegház-hatás stb.)
ugyanis értelmezhetõ a természetes egyensúlyokat – a termelékenység
féktelen növelése és bolygónk forrásainak esztelen kizsákmányolása kö-
vetkeztében – fölborító bumeráng-effektusnak. Hasonlóképpen pontatlan
lenne Ulrich Beck nyomán azt állítani, hogy ezek a „kockázatok” nem
ismernek osztálykorlátokat, ha úgy tetszik, „demokratikusan” fenyeget-
nek mindenkit. Egészen biztos például, hogy a leginkább környezet-
szennyezõ iparágakat elõszeretettel telepítik a fejlõdõ országokba, és
döntõen azok a népességek vannak kitéve káros hatásaiknak, amelyek a
leginkább meg vannak fosztva a higiénét és a biztonságukat szavatoló,
a károkozás megelõzésére vagy az okozott károk helyreállítására lehetõ-
séget nyújtó eszközöktõl. Ezeknek a „kockázatoknak” az eloszlásában
kiáltó igazságtalanságokra bukkanhatunk, fõként ha világméretekben
vetjük föl a problémákat – márpedig ezen a szinten kell fölvetnünk õket,
hiszen figyelembe kell vennünk az összefüggést az ilyen típusú károk
terjedése és a globalizáció mûködésmódja között.

Kockázatok helyett (még ha „új típusúak” legyenek is) valószínûleg
célszerûbb károkról vagy ártalmakról beszélnünk. Ez nem azt jelenti, hogy
ne lehetnénk úrrá fölöttük, csak azt, hogy másfélének kell lennie a meg-
felelõ riposztnak, mint azoknak a módszereknek, amelyek a klasszikus
társadalmi kockázatok leküzdésében alkalmasnak mutatkoztak. Gondo-
lom, mindenki számára elég világos, hogy ha egy erõsen környezet-
szennyezõ iparág a harmadik világ valamely különösen hátrányos hely-
zetû régiójában ver tanyát, és ott kizsákmányolhatja az olcsón rendelke-
zésére álló munkaerõt, akkor ennek kivédésére nem az a megfelelõ re-
akció, hogy a bennszülött lakosságot erõszakkal rákényszerítjük: a koc-
kázatokat megosztandó, kössön biztosítást a bekövetkezhetõ ártalmak el-
len. Megfelelõ válasznak sokkal inkább az lenne tekinthetõ, hogy betilt-
suk a kizsákmányolásnak ezeket az új, „planetáris” formáit, vagy leg-
alábbis olyan szigorú szabályozásokat tegyünk kötelezõvé az ezekbõl
hasznot húzó multinacionális vállalatok számára, amelyek összeegyez-
tethetõk a fejlõdés tartós fenntarthatóságának követelményeivel. Így pél-
dául olyan transznacionális politikai intézményeket hozhatnánk létre,
amelyek elegendõ hatalommal rendelkeznek ahhoz, hogy korlátokat
szabjanak a profitszerzési dühnek, és képesek lennének domesztikálni a
világpiacot.

PRIVATIZÁLJUK VAGY KOLLEKTIVIZÁLJUK-E A KOCKÁZATOKAT?

Jelenleg híjával vagyunk az ilyen intézményeknek, így aztán jószerével
védtelennek bizonyulunk a fentebb leírt ártalmakkal szemben. De leg-
alább kezdjük el megkövetelni, hogy a napjainkban fölbukkanó problé-
mák sajátszerûségét, illetve annak vizsgálatát, hogy kik a felelõsek eze-
kért a rendszerint „elkerülhetetlennek” minõsített problémákért, ne mis-
másolják el a kockázat kvázi-metafizikájára való hivatkozással. A kocká-
zat egyetemleges, illetve differenciálatlan jellegét hangsúlyozó ideológi-
ára („rizikótársadalom”, „kockázat-kultúra”, s effélék) manapság privi-

TANULMÁNYOK

20 Esély 2005/5



legizált elméleti referenciaként hivatkoznak különösen olyankor, amikor
valaki vádlón rá kíván mutatni, mennyire elégtelenek és avíttan idejét-
múltak a klasszikus védelmi eljárások, illetve hogy mennyire tehetetlen
az állam az új gazdasági helyzet kihívásaival szemben. Ezzel szemben
alternatívát, úgymond, nem jelenthet más, mint a magánbiztosítások föl-
futtatása. Így válik érthetõvé, hogyan is történhetett meg, hogy a bizto-
sítási eszmének a neoliberális áramlaton belüli bajnokai egy csapásra lel-
kes szószólói lettek Ulrich Beck vagy Anthony Giddens nézeteinek, nem
egyszer akár túl is licitálva õket. François Ewald és Denis Kessler például,
meglepõ pálfordulattal, hajlamosak a kockázati tényezõben – mintegy
antropológiai dimenziót kölcsönözve annak – „az egyén kvalitásának
mércéjét”, „minden dolgok mértékét” fölfedezni, mintha a kockázat,
mely az embertõl független esemény bekövetkeztének valószínûsége, al-
kotóeleme lehetne magának az individuumnak.25 A kockázatnak efféle
„naturalizálását” Ernest-Antoine Seillières a nevetségességig fokozza,
amikor az emberiséget egyszerûen két csoportra osztja: rizikofilekre és
rizikofóbokra, azaz kockázatkeresõkre és kockázatkerülõkre.26 Sõt, a koc-
kázatok elszaporodásának hangsúlyozása együtt jár a közösségi hovatar-
tozásaiból kiszakadt, kiilleszkedett (Giddens a disembedded szót használja)
ember fölmagasztalásával. Innentõl kezdve az individuum a kockázatok
embere, hajóját veszélyes szirtek és zátonyok közt kormányzó hajós, aki
maga definiálja a kockázatokhoz való viszonyát. Ebbe a képbe persze
nem nagyon fér bele a szociális állam és a biztosítási kötelezettség, az
összes jogi garanciákkal. Szoros kapcsolat van a „kockázat-robbanás”, a
társadalmi gyakorlat hiperindividualizációja és a biztosításkötések pri-
vatizációja között. Ha a kockázatok a végtelenségig szaporodnak, s ha
az egyénnek egyedül kell szembefordulnia velük, a magára hagyott in-
dividuumra marad az a feladat, hogy magánemberként biztosítsa magát –
ha képes erre. Ettõl kezdve a kockázatok fölötti uralom nem közösségi
vállalkozás, hanem individuális stratégia; a magánbiztosítók jövõjét a
kockázati tényezõk elszaporodása pedig automatikusan biztosítja –
ugyanis gyakorlatilag telíthetetlennek bizonyuló piacot kínál a biztosító-
társaságoknak.

A másik módja annak, hogy szembenézzünk ezzel a helyzettel, az
lehet, ha rávilágítunk a biztonsághiány új tényezõinek társadalmi dimen-
zióira, s föltesszük magunknak a kérdést, hogyan lehetne közösségi mód-
szerekkel föllépni ellenük. Nem árt, ha tisztában vagyunk vele: manap-
ság rendkívül nehéz ennek a feladatnak megfelelni. Ami azokat a jelen-
ségeket illeti, melyeket a szó szokott értelmében vett „kockázatok” he-
lyett célszerûbbnek látszik a jelenlegi gazdasági és társadalmi fejlõdés
teremtette, korábban ismeretlen „ártalmaknak” tekinteni, e nehézségek
elég nyilvánvalóak. Jóllehet egyre inkább tudatára ébredünk, milyen ká-
rokat okoz a vadglobalizáció (lásd a „Másik világot!” követelõ mozgal-
mak szimpatizánsainak egyre növekvõ számát), egyelõre még igen
messze vagyunk attól, hogy sikerült légyen kigondolnunk, mik is lenné-

Castel: A társadalmi biztonság elvesztése

Esély 2005/5 21

25 François Ewald, Denis Kessler, „Les noces du risque et de la politique”, Le Débat, no
109, 2000. április–május.
26 Interjú. In: Risques, no 43, 2000. szeptember.



nek azok a nemzetközi intézmények, amelyek szellemükben különböz-
nének a Nemzetközi Valutaalaptól, a Világbanktól, vagy a Világkereske-
delmi Szervezettõl, s képesek lennének tiszteletben tartatni a világmére-
tekben érvényre juttatandó ökológiai és társadalmi követelményeket.27 E
problémák túlságosan bonyolultak, így itt még akkor sem vállalkozha-
tunk érdemi elemzésükre, ha nagyon is beletartoznak abba az új formák-
ban fölvetõdõ problematikába, hogy milyen védelmeket kellene ma ki-
fejleszteni. De a klasszikus társadalmi kockázatokkal kapcsolatban is fi-
gyelmeztettünk már arra, hogy mennyire megrendültek azok a kollektív
védelmi rendszerek, amelyek a bérmunka társadalmában még lehetsé-
gessé tették ezek kezelését. Ez a helyzet lényegében visszafordíthatatlan.
Nem lehet visszatérni a korábbi közösségi szabályozások egyszerû res-
taurációjához, hiszen azok az ipari kapitalizmus ugyancsak kollektív ter-
melési formáinak, illetve azok nemzetállami keretek között zajló vezér-
lésének feleltek meg. A kapitalizmus friss keletû mutációja (a piac glo-
balizálódásától a konkurenciaharcok kiélezõdéséig) magával hozza a
dekollektivizálásnak ezeket a formáit, rákényszeríti a munkaerõt, hogy
megtanuljon mozgékonnyá válni, s ezen túlmenõen is radikálisan fölfor-
gatja a társadalmi tapasztalat nagy szektorait. Nem szabad alábecsül-
nünk ezeket a változásokat, inkább azt a nehezen megválaszolható kér-
dést kell föltennünk magunknak: a védelemnyújtásnak vajon milyen for-
mái összeegyeztethetõk a termelõerõknek és termelési viszonyoknak
azokkal a megrázkódtatásaival, amelyeknek tanúi vagyunk.

Egy másik alapvetõ oka is van annak, miért nem szabad a védelmi
rendszerek aktuális krízisét véletlen „kisiklásnak” vagy idõleges problé-
mának tekintenünk. A védelmi rendszerek kiépítése az egyén státusában
is lényegi – és ugyancsak visszafordíthatatlan – változásokat eredménye-
zett. A paradoxon, melyre mások mellett Marcel Gauchet is rámutatott,
lényegében a következõ. A szociális állam egyre növekvõ befolyása –
annak következtében, hogy konzisztens közösségi védelmeket nyújtott
az egyénnek – az individualizálódás nagy erejû hatótényezõjének bizonyult. A
„megsegítés garanciája”,28 melyet az állam szavatol, fölszabadítja az
egyént mindazok alól a „közbülsõ” közösségektõl való függések alól,
amelyek árán hozzájuthatott ahhoz, amit egy helyütt „kebelbéli védelem-
nek” neveztem. Így tehát, legalábbis tendenciájában, az egyén „eloldó-
dik” tõlük, ezzel párhuzamosan az állam válik legfõbb támaszává, vagyis
védelmeinek legfõbb szolgáltatójává. Amikor ezeken a védelmeken re-
pedések keletkeznek, az egyén egyszerre sebezhetõvé válik, egyszer-
smind követelõzõvé is, hiszen megszokta, hogy védve van, és mardossa
a védettség elvesztésétõl való félelem. Nem túlzás azt mondanunk, hogy
a mi „társadalmi természetünknek” már kiiktathatatlan része a megvé-

TANULMÁNYOK

22 Esély 2005/5

27 A nagy nemzetközi szervezeteken belül jelenleg valószínûsíthetõen a Nemzetközi
Munkaügyi Szervezet az, amely leginkább képviseli ezt a szemléletet. Befolyása azonban
sajnos nem említhetõ egy napon a Nemzetközi Valutaalapéval.
28 Marcel Gauchet, „La société d’insécurité”, in J. Donzelot (szerk.), Face à l’exclusion: le

modèle français, Paris, Le Seuil, 1991. Jól látta ezt már Durkheim is, akit igazságtalanul
vádolnak azzal, hogy a közösségi kényszerek súlya alatt összeroppantotta volna az
indivíduumot. „Az igazság az, hogy az állam fölszabadította az egyént (…) Individualiz-
mus és etatizmus egy ütemre lépve fejlõdött” (Revue philosophique, no 48, 1899).



dettség szükséglete. Úgy is mondhatnánk, a biztonság második termé-
szetünkké vált, ha ugyan nem eredendõ természeti állapotunkká. Ez ép-
pen az ellenkezõje annak a víziónak, melyet Hobbes vázolt fel a
modernitás kezdetén. De ez a fordulat azért következhetett be, mert az
állam egyre több és több biztonságteremtõ rendszert keltett életre, míg-
nem aztán az egyén természeti adottságként interiorizálta létezésüket.
Vagyis azért, mert az állam szociális nemzetállamként alapjában sikerrel
tett eleget feladatának. Természetesnek tartjuk, hogy védettséget élve-
zünk, ami lényegében egyet jelent azzal, hogy természetesnek tartjuk el-
várni az államtól, hogy biztosítsa az ehhez szükséges védelmeket. Most
pedig egyszerre csak azt kell látnunk, hogy ezek szétfoszlanak, s mindez
mintha megállíthatatlan, visszafordíthatatlan lenne.

Kétségtelenül naivitás azt gondolni, hogy a hajdani status quót fönn
lehet tartani, netán vissza lehet állítani. A modernizmus elkötelezettjei
teljes joggal vetik ezt újra meg újra azok szemére, akik nosztalgiát érez-
nek a „múlt idõk” iránt. De épp ily naiv az az elképzelés is, mely szerint
e védelmek kiiktatása „fölszabadítaná” az egyént, aki – úgymond –
egyébre se vár, mint hogy egyszer már végre kibontakoztathassa képes-
ségei teljességét. Ez a naivitás az uralkodó neoliberális ideológia sajátja.
Emez ugyanis elfelejt számot vetni azzal a mellõzhetetlen ténnyel, hogy
a modern individuum profilját az állami szabályozásrendszerek rajzolták
ki. A modern individuum – ha szabad így fogalmaznunk – egyszerûen
képtelen a saját lábán megállni, mivel lényét teljesen és tökéletesen át-
járják és átitatják a biztonságteremtés szociális állam által életre hívott
kollektív rendszerei. Hacsak nem a természeti állapothoz – vagyis a tö-
kéletes biztonságvesztés állapotához – való visszatérés ötletét szorgal-
mazzuk, a jelenlegi védelmekkel szemben fölhozható kételyeknek éppen
nem a kiiktatásukhoz kell elvezetniük, hanem az új helyzethez igazodó
továbbfejlesztésükhöz.

Fordította Léderer Pál

Castel: A társadalmi biztonság elvesztése

Esély 2005/5 23


